
הר"ר יצחק אייזיק אורנשטיין ז"ל
ב"ר שכנא דוד ז"ל

נלב"ע ט"ו בחשון תשל"ב

תנצב"ה
הונצח ע"י בנו

הר"ר אשר אורנשטיין ומשפ' שיחיו - חיפה

הר"ר אהרון מזוז ז"ל

ב"ר יוסף וקמונה ז"ל

נלב"ע כ"ח בטבת

תנצב"ה
 הונצח ע"י בנו ידידנו הר"ר מאיר מזוז שיחי'

הר"ר יצחק אייזיק אורנשטיין ז"ל
ב"ר שכנא דוד ז"ל

נלב"ע ט"ו בחשון תשל"ב

תנצב"ה
הונצח ע"י בנו

הר"ר אשר אורנשטיין ומשפ' שיחיו - חיפה

מרת עליזה ארונספלד ע"ה

ב"ר מרדכי ז"ל

נלב"ע ה' בשבט תשע"א

תנצב"ה
הונצחה ע"י המשפחה שיחיו

הר"ר יצחק אייזיק אורנשטיין ז"ל
ב"ר שכנא דוד ז"ל

נלב"ע ט"ו בחשון תשל"ב

תנצב"ה
הונצח ע"י בנו

הר"ר אשר אורנשטיין ומשפ' שיחיו - חיפה

מרת יוכבד ציפה שכטר ע"ה
בת ר' חיים אלעזר כהן ז"ל

נלב"ע ה' בשבט תשנ"ד

תנצב"ה
הונצחה ע"י ידידנו

הר"ר אריה ישראל שכטר שיחי'

♦ פרוסה מכונה "לחם"? 
♦ שתי בעיות, שפתרון כל אחת מהן מעורר את רעותה

♦ דינו של דשא הגדל ליד הגפן
♦ המחלוקת שנוצרה משינויי הגירסאות

♦ מדוע אתרוג מורכב פסול
♦ אכילת קרבנות בקודש הקודשים!

♦ האם דבר כפול נחשב כדבר מיותר?
♦ מילה מיותרת - פסולה, מילה כפולה - כשרה

♦ המאחרים לסעודת שבת - יקיימו “לחם
    משנה” בפרוסות חלה!

דף ו/א שכן מומן ניכר

מדוע אתרוג מורכב פסול
מליוני אתרוגים עוברים מיד ליד מיד ליד, בעת שרבבות אלפי ישראל תרים אחר אתרוג מהודר 
לקיום מצוות ארבעת המינים. כאשר אנו מבקשים "אתרוג מהודר", כוונתנו ל"פרי עץ הדר" שלם, 
ללא חסרון, נקי מכתמים וכמובן, אתרוג שאינו מורכב, שכן, אתרוג מורכב פסול לדעת רוב הפוסקים

אתרוג מורכב נוצר על ידי הכלאת אתרוג ולימון, אם על ידי הרכבת ענף עץ אתרוג בעץ לימון ואו 
על ידי הרכבת ענף עץ לימון בעץ אתרוג. לא מטעם אחד התאחדו הפוסקים לפסול את האתרוג 
המורכב. יש שטענו, כי פרי זה אינו מכונה אתרוג כלל, כי אם לימון בלבד. היו שהוסיפו, כי אף אם אינו 
נחשב כלימון בלבד, הרי לפנינו אתרוג ולימון בערבוביה, והתורה אמרה "אתרוג" ולא מקצת אתרוג. 
חלק מן הפוסקים התייחסו לכך, שאם האתרוג המורכב הוא בשיעור "כביצה" - השיעור המינימלי 

לאתרוג כשר - הרי שאין לפנינו "אתרוג" בשיעור הנדרש, שכן, הלימון נוטל גם הוא משיעור זה.
אתרוג מורכב, כמוהו כאתרוג "חסר": אחד הטעמים הנוספים לפסילת אתרוג מורכב, ואשר בו נתמקד 
במאמרנו זה הוא, כי אתרוג מורכב כמוהו כאתרוג "חסר". כלומר, כשם שאתרוג שנגרע, פסול, משום 
שעל האתרוג להיות שלם, שנאמר "ולקחתם" ודרשו חז"ל "ולקח-תם", היינו: שתהא לקיחה תמה )רש"י 
סוכה לו/ב, תוס' שם לד/ב(, כך גם אתרוג זה הרי הוא "חסר", משום שחלק הלימון שבפרי המורכב אינו 

אתרוג, ולפיכך, כאשר נתבונן בפרי המורכב נמצא, כי האתרוג שבו אינו שלם כי אם "חסר".
הגאון רבי יוסף ענגיל זצ"ל, נטל נימוק זה לידיו והפכו לכל צדדיו, עד שהוציא מתחת ידיו 

את ההגדרה הבאה.
לכאורה, שאל הגאון, בעל "בית האוצר" )סוף ח"א מערכת א' כלל רי"ט(, הנאמר בסוגייתנו סותר 
את האמור, כי אתרוג מורכב, הרי הוא אתרוג "חסר". שהנה, בגמרתנו אנו למדים, כי "מום ניכר" 
הוא הפוסל את הקרבן. כלומר, בעל חיים שמומו אינו ניכר, לא נחשב בעל מום, אלא "תמים", 
יש  גבי המזבח, רק מום שבגלוי פוסל. מעתה,  והוא ראוי להקרבה על  ועניין  שלם לכל דבר 
להבין, מה הבדל יש בין אתרוג לקרבן, הלא דין שניהם להיות "תמימים", ואם כן, לאחר שנוכחנו 
כי מום שאינו ניכר אינו פוסל את הקרבן, מדוע אתרוג מורכב נחשב "חסר", הלא חסרונו אינו 

מורגש, לפנינו אתרוג יפהפה ומושלם, והדין נותן שהוא לא ייחשב כאתרוג "חסר".

הרבי שלימד: כל אחד יכול להיות רבי!
יש צדיקים שזוכים להנהיג אלפי יהודים שהולכים 
שחשבו  יהודים  שגם  להיות  יכול  האם   – לאורם 
נמצאים  שהם  האמת  בעולם  יגלו  'פשוטים'  שהם 

ב'מחלקת המנהיגים'?

הגדול  ובנו  מסוכטשוב,  נזר"  ה"אבני  הגדול  הרבי 
ה"שם משמואל" מסוכטשוב, זיע"א – שבימים אלו 

מלאו 100 שנה לפטירתו – מלמדים אותנו: כן!
פולין של הימים ההם, שבה רבבות תלמידי חכמים, 
ורעדה  רעשה  יהודים,  ומליוני  וצדיקים,  עילויים 
ה"אבני  התורה  שר  הגדול,  האב  של  פיהם  למוצא 
נזר", זיע"א, ולימים גם למוצא פיו של ממשיך דרכו 
גדולתם  וממרום  זיע"א.  משמואל",  ה"שם  הגדול 
ולשגר  העם  אל  לרדת  ידעו  הם  דרגתם,  ושגב 

ניצוצות שיחזיקו את היהודים עד ביאת המשיח.
גם  רבי,  להיות  יכול  אחד  כל   – אותנו  לימדו  והם 

יהודי פשוט.

בקושי  אנשים  שבו  החמסין  יום  את  זוכרים  כולם 
התפוצץ,  שנאי  זזו.  ולא  הכיסא  על  ישבו  דיברו. 
גרם לשרשרת של תקלות, ומערכת החשמל קרסה 
מיזוג  היה  לא  גם  יום  באותו  נרחבים.  באזורים 


דבר העורךדבר העורך

הר"ר יצחק אייזיק אורנשטיין ז"ל

ב"ר שכנא דוד ז"ל

נלב"ע ט"ו בחשון תשל"ב

תנצב"ה

מרת חנה פיגא גוטסגנדה ע"ה

בת הר"ר בנימין דוד ז"ל נלב"ע ג' בשבט תשנ"א

תנצב"ה
הונצחה ע"י נכדה ידידינו הר"ר שאול חסדיאל ומשפ' שיחיו - בני ברק

הר"ר יצחק אייזיק אורנשטיין ז"ל

ב"ר שכנא דוד ז"ל

נלב"ע ט"ו בחשון תשל"ב

תנצב"ה

מרת )נילי( נעכא שטרנטל ע"ה

ב"ר מנחם הלוי ז"ל נלב"ע ה' שבט תשע"ג

תנצב"ה
הונצחה ע"י ילדיה ומשפחתה שיחיו

מאמר חיזוק מיוחד מתוך חייו ומשנתו של בעל 
ה"שם משמואל" זי"ע לרגל 100 שנה לפטירתו

השבוע בגליוןהשבוע בגליון

עמוד 1 

ניתן לקבל את הגליון בדוא"ל מידי שבוע חינם
meorot@meorot.co.il : להצטרפות

 יו"ל ע"י ביהמ"ד למגידי שיעור "דף היומי" בראשות הגרח"ד קובלסקי שליט"א ♦ לע"נ הר"ר מרדכי קלמן )מוטי( זיסר ב"ר משה יצחק ז"ל

ק
בר

י-
בנ

ב 

שו
ת המדרש דחסידי סוכט

בי

כולל דחסידי סוכטשוב

כולל "סנה משה"
ע"ש הרה"ח ר' משה יצחק זיסר ז"ל

בית מדרש
ר 3 ת.ד. 471 ב"ב טל. 03-5775333למגידי שיעור "דף היומי"

סופ
ם 

חת

לזכרון עולם

האשה
החשובה רודפת 

צדקה וחסד
מרת

ורדה שניצר
ע"ה

ב"ר מאיר ז"ל

תנצב"ה
עלון שבועי ללומדי "הדף היומי"

מאורות לזכרון עולם
 איש חי

רב פעלים
רודף צדקה וחסד

 ר'
משה שניצר 

ז"ל
ב"ר מנחם מנדל ז"ל

תנצב"ה

גליון מס' 1391מסכת מנחות ז'-י"ג♦מקוואות ד', ד' - ה', ג'בס"ד, כ"ט טבת תשפ"ו



דבר הידוע למומחים, נחשב כגלוי וידוע: תחילה הוא מתרץ, כי אתרוג "מורכב" אינו נחשב מום 
נסתר, שהרי סימנים מיוחדים נתנו הפוסקים לזהותו והמומחים העוסקים בנושא מבדילים בנקל 
בין אתרוג מורכב לאתרוג כשר, הרי שהכל יודעים מיהו אתרוג "מורכב", וממילא, חסרונו הוא מום 
ידוע. אולם, לאחר מכן, הוא מבאר כי אין כל בסיס לשאלתו, שכן, היא מבוססת על ההנחה, שמום 
שבגלוי, הוא מום הנראה לעין ומום שבסתר הוא זה שאינו נגלה למסתכל על החפץ, אך לאחר מכן, 
המהר"י ענגיל זצ"ל תוחם מחדש את גבולותיו של המושג "מום שבגלוי", וקושייתו מתבהרת מאליה

ההבדל בין "מום" ל"חסר": יש להבדיל, הוא אומר, בין "מום" לבין "חסר". ה"מום" המוזכר בגמרתנו הוא 
אבר שבור, קרוע או לקוי - עליו נאמר הכלל כי אם המום ניכר, הבהמה פסולה להקרבה, ואם אינו ניכר, 
אינה פסולה. לא כן הדבר לגבי "חסר", היינו, העדר אבר ולא ליקוי בלבד. במקרה זה, אף אם הבהמה חסרה 
את אחד מאיבריה הפנימיים והחסרון אינו ניכר לעין, הרי היא בעלת מום, שהרי מום בה. מעתה, מאחר 

שהאתרוג המורכב הוא "חסר", אף אם לא יהא הדבר ניכר לעין כל שהיא, פסול הוא האתרוג.

]מהראוי לציין שאף שהטעם של אתרוג "חסר" שייך רק ביום הראשון, אתרוג מורכב פסול בשאר הימים מחמת 

שאר הטעמים, שחלקם הוזכרו בגוף המאמר. עיין "ספר ארבעת המינים" מהרה"ג ר"א ויספיש עמ' נ"ה[.

סימנים לזיהוי אתרוג מורכב: לטובת הקוראים, נציין בקצרה את הסימנים לזיהוי אתרוג מורכב: אתרוג 
מורכב הוא חלק, ואין בו בליטות. העוקץ שבו האתרוג תלוי באילן, בולט ואינו שוקע. תוכו רחב. מוהלו רב 
וקליפתו דקה. יש שהוסיפו כי גרעינו של האתרוג המורכב מונח לרוחב הפרי ואינו זקוף לארכו, אולם, סימן 

זה אינו מוסכם על הכל )עיין "ביכורי יעקב" סימן תרמ"ח ס"ק נ"ג וב"משנה ברורה" שם ס"ק ס"ה(.

מן הראוי לציין, שיש מן הפוסקים שהורו, כי סימנים אלו לא נועדו כי אם לפסול אתרוג המובא 
בפנינו והמוחזק ככשר ואנו מזהים בו סימנים חשודים אלו. אך להיפך, אתרוג שאין חזקה על 
כשרותו, לא ניתן להכשיר על סמך העדר הסימנים המחשידים )שו"ת "חתם סופר" סימן כ"ז וב"משנה 

ברורה" שם, עיין שם בכל דבריו(.

דף ח/ב מניין שאם הקיפו עובדי כוכבים

אכילת קרבנות בקודש הקודשים!
כאשר הקב"ה העניק לאהרן הכהן ולבניו את מתנות הכהונה מן הקרבנות, הרי הוא מצווה אותם 
לשמור על קדושת מתנות הכהונה מכל משמר, והתורה מצווה )במדבר יח/י(: "בקדש הקדשים תאכלנו כל 
זכר יאכל אותו קדש יהיה לך". גמרתנו מביאה את דברי רבי יהודה בן בתירא הדורש מן הפסוק: "מנין 
שאם הקיפו עובדי כוכבים את העזרה שהכהנים נכנסין להיכל ואוכלין בקדשי קדשים ושירי מנחות 
ת"ל בקדש הקדשים תאכלנו". כלומר, קדשים קלים נאכלים בכל ירושלים, קדשי קדשים נאכלים 

בעזרה בלבד, אולם, אם אוייבים מקיפים את העזרה, הכהנים רשאים לאכול את הקרבנות בהיכל.

לומדי הגמרא תמהים בוודאי, מדוע ר' יהודה בן בתירא דרש מפסוק זה היתר אכילה בהיכל בלבד 
אם  כי  יהודה,  ר'  אמר  לא  והלמאי  הקדשים,  בקדש  עוסק  הפסוק  שהרי  הקדשים,  בקדש  גם  ולא 
באו אוייבים, רשאי הכהן לאכול קרבנות בקודש הקודשים. בשאלה זו עסקו הראשונים, ותשובותיהם 
)במדבר יח/י( מבאר, כי אכן, היתר זה תקף גם לגבי קודש הקודשים,  מתפצלות למחלוקת. הרמב"ן 
אלא שר' יהודה בן בתירא הזכיר את ההיכל, כדי להדריך את הכהנים, לבל ימהרו לקדש הקדשים אם 
באפשרותם להנצל על ידי שהייה בהיכל בלבד, שקדושתו אינה חמורה כקדושת קודש הקודשים )עיין 
נצי"ב בביאורו על הספרי(. אולם, רבי אליהו מזרחי חולק על דבריו, לא יתכן, הוא אומר, שכהן יאכל בקודש 

הקודשים, ואף שבפסוק נאמר "קודש הקודשים", הכוונה היא להיכל אשר קדושתו חמורה מן העזרה.

הגרי”ז מבריסק זצ”ל, נדרש לנידון חשוב נוסף הזקוק להבהרה, והעולה מסוגייתנו. תחילה הגמרא 
הבינה, כי כוונת ר’ יהודה בן בתירא היא, שבשר הקרבנות אינו נפסל בעת כניסתו לעזרה, ולולי הפסוק 
היינו פוסלים בשר זה, כשם שבשר קדשים היוצא מן העזרה לחולין, נפסל )עיין רש”י ד”ה “נכנסין להיכל”(.

שני דינים שונים באיסור יציאת בשר קרבן ממקומו: לכאורה, כיצד זה ניתן להבין, שקרבן אשר 
יצא ממקום קדוש למקום קדוש עוד יותר, ייחשב כבשר "יוצא" וייפסל? הגרי"ז מבריסק זצ"ל מבאר, 
כי בהוראת התורה שבשר "יוצא" נפסל, טמונות שתי אזהרות נפרדות, הנובעות משני פסוקים. א 
בשר קרבן היוצא למקום הפחות בקדושתו מן המקום שבו יש לאוכלו - נפסל. ב. אסור להוציא את 
הקרבן ממקום אכילתו ]כפי שכתב הרמב"ם הל' פסח פרק ט' הל' ב' שבשר פסח שיצא חוץ לחבורה, נפסל, עיין 
שם וברש"י זבחים כו/א ד"ה "פרכסה"[. מעתה, לולי הפסוק, היינו פוסלים את בשר הקרבן בגין העובדה 

שהוא יצא מחוץ למקום אכילתו! ודאי, יצא בשר זה למקום קדוש, אך עצם יציאתו ממקום אכילתו, 
פוסלתו. לכך אמרה תורה "בקדש הקדשים תאכלנו", להודיע, כי גם קודש הקודשים נחשב כמקום 

אכילתו במקרים מסויימים )כתבי הגרי"ז ועיין חידושי מרן רי"ז הלוי הל' פסולי המקודשין(.

דף יא/ב כגון שהפריש לה שני קמצין

האם דבר כפול נחשב כדבר מיותר?
בימי מלחמת העולם השניה, יהודים נדדו והוגלו ממקום למקום, וכך אנו מוצאים אגרת, שנשלחה מאת 

“ר’ זאב לאנדערער, מחשובי עיר קראקא, כעת בגלות סיביר”, אל הגאון מטשעבין זצ”ל, שנדד לבוכרה.

באטמוספירה, והשמש להטה. רק בניינים בודדים 
בכל אזור זכו לאספקת חשמל.

בקומת הקרקע של בניין שזכה לחשמל באותו יום, 
ישב איש צעיר, מולל את זקנו והתחיל לפקפק אם 
דף  חכמה היתה הסכמתו להתחיל למסור שיעור 
היומי בבית כנסת שלא הכיר. היה זה יומו הראשון. 
כמה ימים לפני כן התקשרו אליו וביקשו שימסור 
שיעור דף היומי. הוא התלבט, כמה אנשים יבואו? 
קשישים  שני  ורק  כאן  יושב  הוא  שווה?  הטרחה 
מעל  אליו  הביטו  חמסין,  ביום  גם  תה  לוגמי 

משקפיים שראו ימים יפים יותר.
את  שחרר  מזמן  שכבר  מישהו,  סמוך  במשרד 
נואש  בנסיון  מהחלון  ראשו  את  הוציא  עניבתו, 
חשמל.  יש  הכנסת  שבבית  והבחין  אוויר,  לנשום 
אחרי שתי דקות ישב מגיד השיעור בראש השולחן 
כמלך בגדוד, ומסר שיעור דף היומי נלהב. לאשתו 
סיפר בהתלהבות: בהתחלה היו רק שני מבוגרים, 
לעשרות  שיעור  מסרתי   – הזמן  כשהגיע  אבל 

אנשים! אני אעשה הכל בשביל השיעור הזה.
אחד  יהודי  רק  לזרום,  חזר  החשמל  למחרת 
מהחום,  מפלט  שחיפשו  העסקים  אנשי  מקבוצת 
המשיך בשיעור. אבל את שטף האדרנלין שזרם בו, 
אי אפשר היה לעצור. הוא המשיך במרץ, והשיעור 

הלך וגדל.
חולפות שנים רבות – ואל שני הקשישים שהלכו 
את  שהוציא  מיודענו  גם  מצטרף  לעולמם,  מזמן 
הראש מהחלון וסחף אחריו את כולם לבית הכנסת 
הממוזג. מלאך מהודר מקבל את פניו ומוביל אותו 
לטרקלין האח"מים. הוא חושב שמישהו חומד לו 
כאן  אין  האמת,  עולם  נזכר:  הוא  מיד  אבל  לצון, 
יכול  גם לא  מהתלות. אולי מישהו טעה בזהותי? 

להיות.
עוד לפני שהוא שואל, המלאך אומר לו: תיכף תבין 
הכל. אור רך ממלא את האולם, וקול ענוג מכריז: 
בתשובה  המחזיר  התורה,  מרביץ  פני  את  קבלו 

שסחף רבים ללימוד התורה.
בחיים  חוץ מפעם אחת  כבר ממש מתבייש.  הוא 

הוא לא ישב ליד גמרא, זה היה ביום חמסין…
לוקח לו זמן להתאושש, עד שהוא מבין שאין כאן 
טעות. אתה הובלת את האנשים לבית הכנסת כדי 
 ליהנות מהמזגן, בזכותך הם למדו תורה באותו יום –
המשיך  השיעור  מגיד  בזכותך  משהו.  עשית  כבר 
הזה  השיעור  משהו.  עשית  כבר   – תורה  ללמד 
המשיך להתפתח למשהו גדול שעד היום לומדים 
גדול.  עשית משהו   – אנשים  עשרות  יום  בכל  בו 

הכל שלך.

איך זה עובד, מה ההגיון?
אדמור"י  של  תשובתם  את  לכתוב  מתאים  כמה 
שלפני  היומי,  הדף  מאורות  בגליון  סוכשטוב, 
סוכטשוב  דחסידי  הכנסת  בבית  נוסד  שנים   27
גם  שליט"א.  האדמו"ר  כ"ק  בנשיאות  ברק,  בבני 
הפעילות של מאורות הדף היומי התחילה משיעור 
חיים  רבי  הגאון  מורנו  בבקרים  שמסר  היומי  דף 
הצטרפו,  אנשים,  הגיעו  שליט"א.  קובלסקי  דוד 
יום  בכל  אנשים  אלפי  עשרות  והיום  התלהבו, 
לומדים את התורה שנכתבת במאורות הדף היומי

ובכן, מה ההגיון שמישהו שעשה משהו שבכלל לא 
התכוון אליו – יקבל על כך שכר?

למאמר  בקשר  זה  לנושא  מתייחס  נזר"  ה"אבני 
יכריז  הקב"ה  המשיח  יבוא  שכאשר  הידוע,  חז"ל 
יגיעו?  ומי  שכר.  לקבל  מוזמן  תורה  שלמד  שמי 
מה  כל  יכריזו:  הם  חגיגית  פנים  בארשת  הגויים! 
שעשינו היה רק עבור היהודים, כדי שיוכלו ללמוד 
הכל   – שוטים  בחריפות:  להם  יענה  וה'  תורה. 

לעצמכם עשיתם.
מדוע הם יחשבו שמגיע להם שכר?

עובד  המנגנון  יהודים  שאצל  יראו  שהם  בגלל 
בצורה כזו, כפי שאומרים חז"ל שאם נופל ליהודי 
כסף מהכיס והרים אותו עני – המאבד קיים מצוות 
מבחן  לפי  גם  הוא  השכר  יהודים  אצל  צדקה! 
התוצאה – אפילו שלא חשבת לעשות, אם עשית 

טוב, תקבל שכר.
הם  היהודים,  אצל  כזה  מנגנון  יראו  כשהגויים 
יאמרו: גם אנחנו רואים היום שמבריאת העולם כל 
הפעולות שנעשו, בסופו של דבר הכל היה למען 

כ"ט טבת-ו' שבטמנחות ז'-י"ג

עמוד 2 



שם ה’ שנכתב פעמיים בספר התורה: האגרת נושאת בחובה שאלה הלכתית, שסימני הזמן והתקופה 
ניכרים בה. ספר תורה אחד בלבד היה להם, לגולים הסיביריים. דא עקא, שבשני מקומות, בפרשת 
וירא ובפרשת פנחס, טעה הסופר וכתב את שם ה’ פעמיים. הרב מטשעבין הריץ אליהם את הכרעתו, 

אותה הוא כורך בסוגייתנו, העוסקת בקמיצת מנחות )שו”ת “דובב מישרים" ח"ג סימן ס”ג(, כלהלן.

מילה מיותרת - פסולה, מילה כפולה - כשרה: לדעת בעל ה"אבני נזר" זצ"ל )שו"ת יו"ד ח"ב סימן 
ש"א(, נחלקו הרמב"ם והראב"ד, אם כשם שחסרון מילים פוסל את ספר התורה ואת התפילין, כך 

גם הוספת מילים מיותרות תפסול אותם )עיין רמב"ם הל' מזוזה פ"ה הל' ג', ד' ושו"ת "אבני נזר" יו"ד ח"ב 
סימן ש"א, ועיין ב"מגן אברהם" סימן ל"ג ס"ק ל"ב שהביא את הראב"ד, ובשו"ת "נודע ביהודה" מהדורא קמא יו"ד 

סימן ע"ד, ועי' פמ"ג או"ח סוס"י קמ"ג ב"משבצות זהב"(. אולם, הרב מטשעבין זצ"ל מצטט את אביו, הגאון 

בעל ה"כוכב מיעקב" )סימן קכ"ב(, אשר חלק על כך וטען, כי הכל מודים שמילים מיותרות פוסלות, 
אך בד בבד הכל סוברים כי מילים כפולות אינן פוסלות את ספר התורה והתפילין. ומה הבדל יש 

בין מילים מיותרות למילים פסולות? התשובה לכך טמונה בסוגייתנו.

במשנתנו )יא/א( נאמר, כי כמות הלבונה הנדרשת למנחה היא כמלוא קומצו של הכהן, ואם "חיסר 
לבונתה - פסולה". בגמרא מבואר, כי גם המרבה על השיעור הנדרש, כגון, שנתן לבונה בשיעור של 
קומץ ומחצה, פוסל את המנחה. בעלי התוספות )ד"ה "כגון"( מבארים, כי אמנם, הוספת חצי קומץ לבונה 
פוסלת את המנחה, אך המוסיף קומץ שלם של לבונה לא פסל את המנחה, שכן, כל אחד מן הקמצים 
כשר ואין עילה לפוסלו, לא כן הדבר כאשר הופרשה כמות לבונה בשיעור שאינו יכול לשמש למאומה

הכפלת דבר אינה נחשבת מהות חדשה: מכאן למדנו, שהכפלתו של דבר אינה נחשבת כמהות 
תלוי  זה  שדבר  מישרים",  ב"דובב  שם  ]ועיין  תורה!  בספר  כפולה  מילה  להכשיר  ניתן  ולפיכך,  חדשה, 

במחלוקת התנאים לגבי ה' כנפות בציצית, ועל כל פנים, כך נוקטים להלכה[.

עם זאת, הוא מסיים, כי כל האמור מתייחס להכפלת כל המילים, מלבד שם ה', שהכפלתו פוסלת 
את ספר התורה, משום שהדבר דומה כשתי רשויות )על פי האמור במסכת סופרים פ"ה והובא בפוסקים להלכה(.

דף יב/ב קדש קדשים הוא שאם נפרסה אחת מהן חלותיה כולן פסולות

המאחרים לסעודת שבת - יקיימו "לחם משנה" בפרוסות חלה!
מנהג מעניין עשה לו הגאון רבי איצל'ה מוואלאז'ין זצ"ל, בנו של הגר"ח זצ"ל. מי מהמוזמנים לסעודת 
השבת בביתו, שהגיע לאחר שהחלו בסעודה והחלות השלימות כבר סולקו מעל השולחן, קיבל לידיו 
שתי פרוסות חלה מן הפרוסות המונחות על השולחן, ובהן הוא קיים את מצוות "לחם משנה"! חתנו, 
שכיהן אחריו בראשות ישיבת וואלאז'ין, הגאון רבי נפתלי צבי יהודה ברלין זצ"ל, ניאות לבקשת בנו, 

וערך תשובה ארוכה ומנומקת )שו"ת "משיב דבר" ח"א סימן כ"א( לבאר מנהג זה של סבו הגדול.

פרוסה מכונה "לחם"? לא נפרוס במאמר זה את התשובה על כל פרטיה, כי אם נתייחס לשאלה עקרונית 
העולה, לדברי הנצי"ב, מתוך הראשונים, והיא - האם פרוסת לחם מכונה "לחם", ואזי ניתן להשתמש בה 
כ"לחם משנה", או שמא, לחם שלם בלבד, הוא הראוי לשם זה. לכאורה, קיימת הוכחה מוצקה ומבוססת 

מברייתא המובאת בסוגייתנו, כי "לחם" הוא לחם שלם בלבד, ופרוסה, אינה קרויה בשם לחם, כלהלן.

גמרתנו מביאה ברייתא בה נאמר: "קדש קדשים הוא" - "שאם נפרסה אחת מהן חלותיה כולן 
פסולות". כלומר, חז"ל דרשו מן הפסוק )ויקרא כד/ט( "קדש קדשים הוא", שאם אחת משתים עשרה 
החלות של לחם הפנים נפרסה, כל החלות פסולות. כלום יש צורך בהוכחה ברורה מזו, שפרוסה אינה 
נחשבת לחם? הלא אם פרוסה אף היא "לחם", מה בכך שלחם הפנים נפרס, טרם לכן היה לחם, ואף 
לאחר שנפרס נותר שמו עליו. מוכח, איפוא, שפריסת החלה מסירה ממנה את שמה - "לחם הפנים"

שתי בעיות, שפתרון כל אחת מהן מעורר את רעותה: אולם, הנצי"ב במתק דבריו ממוסס הוכחה זו. 
שהנה, אף אם פרוסה אכן קרויה בשם "לחם", עלינו לזכור שני כללים יחודיים הקיימים בלחם הפנים. א 
יש להקריב שתים עשרה חלות - לא פחות ולא יותר. ב. משקל כל חלה וחלה חייב להיות שני עשרונים. 
מעתה, אם פרוסה נחשבת "לחם", לפנינו שלש עשרה חלות, והרי אסור להוסיף על מספר החלות, ואם 
ננסה לפתור בעיה זו על ידי נטילת הפרוסה המיותרת, ניצור בעיה חדשה, שיחסר מן המשקל הנדרש…

ראיה מסוגייתנו אין, ואף לא צילה של הוכחה. ברם, קיימת ברייתא נוספת )לקמן מו/א( בה מבואר, כי 
חלת תודה ]לחמים הנלווים לקרבן תודה[ שנפרסה - פסולה! מאחר שמספר לחמי התודה, ארבעים במספר, 
שנצטווינו בהם מן התורה, אינו מעכב, בדיעבד )רמב"ם ה' מעשה הקרבנות פ"ט הל' כ"ב, עיין לקמן עו/א,ב(, לא 

נותר אלא להודות בכך, שחלת התודה שנפרסה פסולה, משום שפרוסה אינה קרויה "לחם".

אולם, כאשר נעיין בהלכות הפרשת חלה נמצא, כי גם פרוסה הרי היא "לחם". שהנה, מצוות 
הפרשת חלה יש לקיים מ"לחם" )במדבר טו/יט(. למרות זאת, גם מסל שקובצו אליו מספר פרוסות 
לחם חובה להפריש חלה! ]אף על פי שבעיסה לא היה חיוב "חלה", ורק לאחר האפיה, עם צירוף פרוסות הלחם 

לסל אחד, הן התחייבו ב"חלה"[. הרי לנו, כי פרוסה נחשבת "לחם" ]וכן הוכיח מדברי הראשונים[.

בעקבות סתירה בולטת זו, מבקש הנצי"ב לחדש, כי לחם שהופיע בפנינו בשלמותו ונפרס, אין 
פרוסותיו נחשבות כ"לחם". אולם, פרוסה שהופיעה בפנינו בצורתה זו ניתן לכנותה "לחם". לפיכך, 

עם ישראל. אם כך – עשינו! גם אנחנו עשינו, ומגיע 
לנו.

אבל ה' יאמר להם: לא, רק היהודים! אתם לא!
מה הסיבה?

השתמשנו  לא  התורה  את  קיבלנו  שכאשר  בגלל 
אמרו  מיד  לקב"ה,  וחיבור  אהבה  מרוב  ב'שכל'. 
ישראל "נעשה ונשמע". מי עושה כזו עיסקה? קודם 
בן  רק  חתמתי?  מה  על  אראה  כך  ואחר  אחתום 
יכול לחתום על מסמך שאבא מגיש לו בלי לבדוק 
מרגישים  אתם  הקב"ה,  אמר  אהה,  בו.  כתוב  מה 
בנים שלי, ומשביתים את השכל בכל מה שקשור 
שכל  תזכו  מעכשיו  עושים?  ומיד  שלי  להוראות 
ובשכל,  בכוונה  נעשה  לא  אם  גם  שלכם,  מעשה 
אם הוא עשה טוב – הוא יהיה מעשה קדוש ותזכו 
לשכר גדול. מי שנותן את כולו להקב"ה – יש לו 

חישובים אחרים לגמרי.

הם  אבל  רבות,  שנים  לפני  לעולמם  הלכו  הם 
אם  לטוב,  חותר  אתה  שכאשר  אותנו,  מלמדים 
את  תמצא   – אחרים  ועורר  פעל  שלך  המעשה 

עצמך במחלקה של הרבנים.
אם אתה מקוראי גליון מאורות הדף היומי, משתתף 
דברים  שעושה  יהודי  וכל  היומי,  הדף  בשיעורי 
בהרבה  גבוה  במקום  נמצא  יגלה שהוא   – טובים 
ממה שחשב, בגלל שכל פעילות שלך יוצרת הדים, 
בזכותך  נדבקים  נוספים  ויהודים  גלים,  מעגלים, 

ברצון להיות קרובים יותר להקב"ה.
תמשיך כך.

דף ז/א סבר הכי מסתייעא מילתא טפי

שולחן המפונקים
גמרתנו מספרת, שאבימי שכח את מסכת מנחות, 
כדי  חסדא  רב  תלמידו,  אל  פנה  הוא  כך  ולשם 
כי הוא לא קרא  ללומדה הימנו. הגמרא מבארת, 
לתלמידו אליו, אלא טרח והלך אליו, משום שסבר 
כנאמר  לימודו,  את  לזכור  בידו  תסייע  כי טרחתו 

"יגעת ומצאת - תאמין" )עיי' רש"י(.
עמ'  )ח"ב  יושר"  "לקט  בספר  מצינו  בדבר  כיוצא 
הדשן":  ה"תרומת  של  תלמידו  מספר  בו  צ"ד(, 
העשירים  הבחורים  אותם  שאמר,  "וזכורני 
כשיושבין  שולחנות,  להם  שעשו  המפונקים 
שירצו  צד  לאיזה  השולחן  הופכין  במקומן 
אדרבה  עושים,  הם  טוב  לא  ספרים,  הרבה  ועליו 
כשמבקש אחר הספר ובא לו בטורח גדול - זוכר 

באותו מעשה מה שרוצה ללמוד".

דף ט/ב כאן שמאלית

זכויות ימניות
של  רבה  זצ"ל,  סופר  שמעון  רבי  כי  מספרים, 
קראקא, היה ציר היהודים בפרלמנט, ומקומו היה 

בצדו השמאלי של האולם.
מדוע  הגויים,  מהצירים  אחד  ידי  על  נשאל  פעם 

בחר בצד שמאל.
ענהו רבי שמעון בשנינות, על סמך משחק מילים 

לפיו 'רייט' ]RIGHT[ הינו הן 'ימין' והן 'זכויות':
אנו היהודים אין לנו 'רייט' כלל וכלל…

דף י/א הו"א איתיה אין נתקנח לא כתב רחמנא על מקום

עוד הבדל קטן בין עני לעשיר
כמבואר כאן, כתבה התורה במצורע עשיר "על דם 
האשם" לומר, כי נתינת השמן יכולה להיות על הדם 
ממש, ובמצורע עני "על מקום דם האשם" לומר, כי 

נתינת השמן יכולה להיות גם אחר שנתקנח הדם.
דם  מקום  ש"על  כך  התורה  זאת  סדרה  ומדוע 
האשם" יאמר במצורע עני דוקא ו"על דם האשם" 

בעשיר ולא ההיפך? 

בברכת התורה, העורך

המעוניין לזכות את הרבים בסיפור מעניין, או בעובדה מרתקת שניתן 
ללמוד מהם מוסר השכל, מוזמן לפנות למערכת מאורות הדף היומי, 

 ואנו נפרסם זאת בע"ה בטור זה. כתובתנו: ת.ד. 471 בני ברק.
mendelson@meorot.co.il :פקס: 03-570-67-93 דוא"ל

פניניםפנינים

מנחות ז'-י"ג כ"ט טבת-ו' שבט

עמוד 3 



לעילוי נשמת

הר"ר אברהם וסרצוג ז"ל
ב"ר יצחק ז"ל נלב"ע ה' בשבט תש"ב

תנצב"ה
הונצח ע"י חתנו

הר"ר יהודה וידבסקי ומשפ' שיחיו - ת"א

חלת תודה שנפרסה, אינה "חלה", שהרי כבר הופיעה בפנינו כחלה שלימה. לעומת זאת, אדם 
שהביאו בפניו פרוסות לחם, מתייחס לכל אחת מהן כ"לחם", ולכן הוא חייב להפריש חלה מהן. זו 
הסיבה למנהגו של רבי איצל'ה מוואלאז'ין זצ"ל, להעניק שתי פרוסות חלה למאחרים לשולחנו, 

שכן, כאשר הללו הופיעו באיחור, הם ראו את הפרוסות בצורתן הנוכחית, ועבורם הרי הן "לחם".

אכן, למרות שחובה על כל אחד לדאוג שתהא בידו האפשרות לברך על שני ככרות שלמים בסעודת 
השבת, כמבואר ב"שולחן ערוך" )או"ח סימן רע"ד סעיף א'(, כתב ה"ערוך השולחן" )סימן רע"ד סימן ה'(, כי מי שאין 
לו חלות שלימות לקיום "לחם משנה", יברך על שתי פרוסות. זאת, מאחר שהצורך בלחם שלם נובע מן 
החיוב לקיים את המצווה בכבוד, אך בשעת הדחק, גם בפרוסות לחם ניתן לצאת ידי חובת "לחם משנה"

"לחם משנה" על עוגיות: נחלקו הפוסקים אם גם המקדש בשבת בבוקר ואוכל מיני מאפה, צריך 
לברך על שתי עוגיות שלמות לקיום מצוות "לחם משנה" )עיין "קיצור שולחן ערוך" סימן ע"ז סעיף י"ז 
ועוד(. הגר"י וויס זצ"ל )שו"ת "מנחת יצחק" ח"ג סימן י"ג( כותב, כי גם המבקש להחמיר על עצמו, אל לו 

להקפיד על שתי עוגיות שלמות, שכן, בחומרה זו בוודאי ניתן לסמוך על סברת הנצי"ב, שמאפה 
עוגיות  וליטול  על עצמו  ]ועיין שם, שהמבקש להחמיר  כ"לחם"  נחשב  פרוס,  לפנינו כשהוא  הובא  אשר 

שלמות, לא יעשה כן בפני אחרים, אלא בתוך ביתו[.

דף טו/ב קנבוס ולוף אסרה התורה

דינו של דשא הגדל ליד הגפן
)יו"ד סימן רצ"ו סעיף י"ד( פוסקים: "כל מיני  הרמב"ם )הל' כלאים פ"ה הל' י"ט(, וכן ה"שולחן ערוך" 
דשאים שעולין מאיליהן בשדה הרי הן מקדשין בכרם"! משמעות הדבר, כי כל יהודי שבגינתו נטוע 
עץ גפן ודשא ירקרק מכסה את סביבותיו, צריך להניח את הספר מידיו ברגע זה, לרוץ בכל כוחו 
לגינתו ולעקור את הדשא ממקומו - איסור כלאי הכרם! ברם, הגאון מוילנא )שם, ס"ק ז' וס"ק ל"ב 
פוסק כשיטות ראשונים אחרים )עיין "חזון איש" הל' כלאים סימן א' ס"ק י"ב(, כי מותר לגדל דשא ליד 

עצי גפנים. מה אסור מן התורה, ומתי אין איסור כלאים אף לא מדרבנן, במאמר שלפנינו.

איסור כלאים מן התורה: סוגייתנו משווה בין דיני פיגול להלכות כלאים, ומאחר שלצערנו, אין 
בידינו תלמוד בבלי על מסכת כלאים, כאן המקום לפרט בקצרה את בסיס הלכות אלו. מן התורה, 
אסור לזרוע ביחד שני סוגי זרעים, של תבואה, ירק וקטניות, וכמו כן אין להרכיב ענף אילן באילן 
ממין אחר, ואף לאחר שכבר נזרעו הכלאים, אין לקיימם ]מדרבנן, לדעת רוב הפוסקים[. על איסור זה 

הורתה התורה בפסוק )ויקרא יט/יט( "שדך לא תזרע כלאים".

איסור כלאי הכרם: מלבד זאת, קיים איסור נוסף על הזורע כלאים בכרם, )דברים כב/ט( "לא תזרע 
כרמך כלאים", והעושה כן, אף אינו רשאי ליהנות מן הגידולים, ככתוב )שם( "פן תקדש המלאה 

הזרע אשר תזרע ותבואת הכרם".

מדרבנן  זרעים  תורה שאר  אסרה  ולוף  "קנבוס  הוא  בכרם  הכלאים  איסור  כי  נאמר,  בסוגייתנו 
הוא דאסירי". כלומר: סוגי הזרעים המכונים קנבוס ולוף, הם האסורים מן התורה, ושאר הזרעים 
אסורים מדרבנן. הראשונים מבארים, כי למרות שבתורה נאסר הכרם בלבד, חז"ל הבינו שכל זרע 
בעל תכונות דומות לכרם ענבים, אסור בכלאים, והקנבוס והלוף דומים לכרם בכך שלשניהם שורש 
באדמה שאינו כלה, ופירותיהם תלויים עליהם כאשכול )רש"י ד"ה "אסרה תורה"(, וכמו כן, הם מתרבים 

ומתערבבים זה בזה )רשב"א חולין פב/ב(, והם בשלים באותו מועד )רמב"ם הל' כלאים פ"ה הל' ג'(.

העולה מן האמור, כי כל סוגי הזרעים האחרים, בכללם חמשת מיני הדגן, חיטה, שעורה, כוסמין, 
שבולת שועל ושיפון, אסורים מדרבנן בלבד. קביעה זו תמוהה ביותר נוכח העובדה שהדוגמא הרווחת 
בש"ס לאיסור כלאי הכרם היא "הזורע חטה ושעורה וחרצן" )ברכות כב/א, קידושין לט/א, עבודה זרה סד/א, 
חולין פב/ב, בכורות נד/א(. אכן, מלבד דעה בודדת בראשונים )עיין "שלטי גיבורים" סוף פ"ק דקידושין בשם 

הריא"ז, ועיין שו"ת "שבט הלוי" ח"ב סימן קס"ה שהוכיח כי דבריו נאמרו רק ביחס לאיסור הנאה, אך לגבי איסור זריעה 

ודאי שהוא מדאורייתא(, לדעת רוב הראשונים, חמשת מיני הדגן אסורים מן התורה, ואילו את סוגייתנו 

כי היא  יש המפרשים,  זרעים מדרבנן הוא דאסירי",  ולוף אסרה תורה, שאר  "קנבוס  כי  הקובעת, 
מתייחסת לכל מיני הזרעים, לבד מחמשת מיני דגן )עיין תוס' ד"ה "והתירו הגפנים"(. הר"ן )חולין פ' ראשית 
הגז( אף סובר, כי כל מיני הזרעים והירקות אסורים מן התורה, וסוגייתנו עוסקת בזרעים שאינם זרעי 

מאכל ]אומנם, אין הדבר ברור בדעת הר"ן, עיין "חזון איש" א' י"א, ועיין שו"ת "שבט הלוי" שם[.

המחלוקת שנוצרה משינויי הגירסאות: כעת, נשוב לעץ הגפן ולדשא הפורח סביבותיו. מחלוקת 
הראשונים בעניין זה נובעת משתי גירסאות סותרות בירושלמי )כלאים סוף פ"ה(. יש הגורסים "מין 
אינם כלאים בכרם". המצדדים בגירסה, כי  כלאים בכרם", ויש הגורסים "מין דשאים  דשאים - 
דשאים אלו אינם כלאים, מתבססים על כך, ש"הדשאים עולים מאליהן ואין להם זרע ידוע, או 
שאין דרך לזורען" )חזו"א שם ד"ה "ובעיקר"(. ואילו בדעת הרמב"ם מבארים, כי דשאים גדלים לגובה 
באופן שעירובם ניכר ביותר, ולפיכך הם נאסרו )"שבט הלוי" שם, סוף אות ג', עיין שם שהביא את דברי 
הרמב"ן, חולין פב, שכתב סברא זו(. להלכה, כותב ה"חזון איש" זצ"ל )שם(, כי יש להקל כדעת הרמב"ן, 

הר"ן והגר"א, שאין איסור בדשאים העולים מאליהם בכרם.

וילנא, רבי יעקב באריט זצ"ל, ביאר  אחד מחכמי 
טו/ב(,  )לקמן  מבואר  בגמרא  הדברים:  את  יפה 
מסויים,  ביום  אשמו  את  להביא  רשאי  שהמצורע 
ואת לוג השמן לאחר זמן. אצל העשיר אין צורך 
לכך, ביכולתו להביא הכל באותה עת ואינו נזקק 
להביא את הלוג לאחר זמן, ולפיכך, אצלו נתינת 
השמן נעשית על הדם הטרי… ואילו העני, המקבץ 
 - זמן  ולאחר  אשמו,  את  מביא  לפורטה,  פרוטה 
אלא  השמן  נתינת  אין  לוגו,  את   - עוד  כשיחסוך 
"על מקום דם האשם", שכן הדם גופו כבר נתקנח 

מזמן… )שו"ת "חשק שלמה" עמ' ל'(.

דף יא/א ריבה שמנה… פסולה

יותר מידי שמן בשמן זך
בגמרא להלן )פו/ב( מובא פסוק מיוחד המלמדנו, 
שאף שאין צריך למנחות שמן זית זך כתית, מכל 

מקום כשר הוא להן.
מדוע היה מקום לחשוב כי שמן טוב יותר, יהיה פסול?
ביאור מעניין נמסר משמו של ה"שפת אמת" זצ"ל

ניתן היה לומר, כי מאחר שאין צורך בשמן זך מדי - 
אסור להביאו, שכן, במשנתנו מבואר: "ריבה שמנה, 
המרבה  או  הממעיט  היינו:  פסולה",  שמנה…  חיסר 
מאחר  מעתה,  פוסלה.  המנחה,  של  השמן  משיעור 
ששמן זית זך מרוכז יותר, היינו חוששים להשתמש 
השמן  בשיעור  מרבים  אנו  כך  ידי  על  שמא  בו, 

שקבעה התורה למנחה… )"מעיינה של תורה"(.

דף יא/א ריבה שמנה חסר שמנה

כשהמדפיס הפך שמן לאותיות…
כאמור, במשנתנו מבואר, כי המרבה משיעור השמן 
של המנחה, או הממעיט, פוסל את המנחה: "ריבה 

שמנה או חיסר שמנה… פסולה".
בעל  מרגליות,  ראובן  רבי  מצביע  מספריו  באחד 
מעניין.  דבר  על  נוספים,  וספרים  הים"  "מרגליות 
זו, אלא שמתוך  צוטטה משנה  הגדול"  "בית  בספר 
חפזונו של המדפיס לקצר, קרא את המילים אשר לא 
כדת ומתוך מה שהבין הדפיס כך: "ריבה ח' חיסר ח'"…
חיסר  או  שמנה  "ריבה  נאמר  זו  כגון  טעות  על 

שמנה, פסולה"…

להתנסות חינם התקשר עכשיו: 3764*

ישראלגדוליבברכת 

גומרים ש״ס ב-5 דקות ליום,
זוכים בשפע גדול 

״... ובודאי בלימוד המשניות כלול כל התורה כולה״
מרן ראש הישיבהמרן שר התורה
הגר״ג אדלשטיין שליט״אהגר״ח קנייבסקי זצוק"ל

כ"ט טבת-ו' שבטמנחות ז'-י"ג

לתרומות והנצחות משה טרייטל טל: 03-5775307 
מוקד ההזמנות: 1-700-500-151

ת.ד. 471 בני-ברק |טל: 03-5775333 |פקס: 03-7601020
E-mail: meorot@meorot.co.il :דוא"ל מאורות הדף היומי


